


Impressum

Diversität in der Kulturarbeit
Herausgegeben von der IG Kultur Steiermark
Forum Stadtpark Verlag 
ISBN: 978-3-901109-95-9 

IG Kultur Steiermark
c/o Forum Stadtpark
Stadtpark 1, 8010 Graz

+43 681 104 295 07
office.igkultur@mur.at
www.igkultursteiermark.at

Redaktion: Bettina Mair 
Illustrationen S. 9, 13, 19, 29 und beigelegte Karte: Lena Geiregger
Cover, Layout: Leonhard Rabensteiner

1. Auflage, 2025 
500 Stück
Druck: Grazer Uni-Druckerei

Gefördert von:
Land Steiermark Kultur, Europa, Sport
Stadt Graz - Graz Kultur



Inhalt

2

4

10

14

18

20

24

30

34

38

40

Bettina Mair: Diversität darf keine bloße Fassade sein

Adjanie Kamucote, Eli Taxacher: Was sind
Diversitätskompetenzen & wie können wir sie lernen?

Susanna Arlt: Fairness codieren, Kultur verändern:
Ein Überblick über den Fairness Codex

Sarah Kampitsch: Awareness und Inklusion 
im Veranstaltungskontext 

IG Kultur Steiermark Kulturradio: Gendergerechtes
Kuratieren und Veranstalten

Adjanie Kamucote: Dazu darf man heutzutage 
schon gar nichts mehr sagen

René Corvaia-Koch: Künstlerische Inklusion
als gesellschaftliche Gestaltungskraft

Ali Özbaş: Immer noch „Die Anderen“

Monika Pink, Anne Wiederhold-Daryanavard: Inreach statt Outreach. 
Über Diversität und Wege der Transformation im Kulturbereich

IG Kultur Steiermark: Diversitätsorientierte Kulturförderungen

Was ist die IG Kultur Steiermark? 

Beilage:  Illustration von Lena Geiregger

1



2

Diversität darf keine bloße Fassade sein
Bettina Mair

In Anbetracht der weltweiten politischen Entwicklungen ist die Anerkennung 
von Diversität und Gleichstellung keine Selbstverständlichkeit und schon gar kei-
ne unumstößliche Errungenschaft. Vielmehr zeigt sich, dass diese fundamentalen 
Prinzipien immer wieder neu verhandelt, verteidigt und aktiv gestaltet werden 
müssen. Auch in Österreich sind Rückschritte deutlich erkennbar – etwa durch 
die Einführung sprachlicher Genderverbote im Bereich der Verwaltung und Ge-
setzgebung, die nicht nur symbolisch, sondern auch strukturell eine Abkehr von 
Gleichstellungszielen bedeuten.

Ein besonders deutliches Bild zeichnet der vom damaligen Bundesministerium 
für Kunst, Kultur, öffentlicher Dienst und Sport (BMKÖS) in Auftrag gegebene 
„Gender Report im Bereich Kunst und Kultur“. Mit einem Gender Pay Gap von 
18,4 % (Stand 2022) liegt Österreich im europäischen Vergleich erschreckend weit 
hinten. Über alle Branchen hinweg weist der Kunst- und Kulturbereich dabei den 
größten geschlechtsspezifischen Einkommensunterschied auf – ausgerechnet je-
ner Bereich, der für gesellschaftliche Offenheit, Innovation und kritische Reflexi-
on stehen sollte.

Doch es sind nicht nur Zahlen, die zum Nachdenken anregen. Auch strukturelle 
Ungleichheiten, wie sie sich etwa im sogenannten Tokenism – also der oberfläch-
lichen Repräsentation von Diversität – zeigen, offenbaren ein tiefgreifendes Pro-
blem: Diversität wird zur Fassade, anstatt als gelebte Realität in Strukturen und 
Entscheidungsprozessen verankert zu sein. Das gezielte Hinarbeiten auf fairere, 
inklusivere Arbeitsumfelder sowie das Anstreben gerechterer Möglichkeiten der 
kulturellen Teilhabe dürfen somit niemals als abgeschlossen betrachtet 
werden. Sie sind als kontinuierliche, langfristige Aufgabe zu sehen, die 
unabhängig von politischen Strömungen und gesellschaftlichem Gegenwind 
mit Beharrlichkeit weitergeführt werden muss.

Genau aus diesem Grund haben wir uns entschlossen, diese Broschüre zu gestal-



3

ten. Sie knüpft an die bestehende Arbeit der IG Kultur Steiermark an, die sich 
im Rahmen ihrer Diskursschiene seit vielen Jahren mit Fragen der Diversität, 
Gleichstellung und diskriminierungskritischer Kulturarbeit auseinandersetzt. 
Die Publikation vereint Kurzversionen von Beiträgen, die in den vergangenen 
Jahren erarbeitet wurden sowie neu in Auftrag gegebene Texte, die allesamt in 
voller Länge auf unserer Website nachgelesen werden können. Sie schaffen Be-
wusstsein für verschiedene Formen von Diskriminierung und stellen zugleich 
konkrete Instrumente zur Verfügung – etwa in Form von Fairnesskatalogen, 
Awareness-Standards oder anderen Handlungsempfehlungen für eine gerechtere 
Kulturpraxis. Den Abschluss bilden kulturpolitische Forderungen, die aufzeigen, 
was es braucht, damit Diversität im Kulturbereich nicht nur proklamiert, sondern 
tatsächlich verwirklicht wird.

Wir sind uns der Tatsache bewusst, dass wir im Rahmen dieser 
Broschüre Themen lediglich anreißen. Sie bedürfen einer viel tief-
gehenderen Auseinandersetzung. Die Publikation versteht sich 
als Instrument, um Sichtbarkeit zu erzeugen. Alle nachfolgenden 
Inhalte stellen zudem gekürzte Versionen von teilweise deutlich 
längeren Texte dar. Die Volltexte und weiterführende Links sind 
auf unserer Website nachzulesen und über QR-Codes am Ende der 
Texte aufrufbar:                  		         steiermark.igkultur.at



4

Was sind Diversitätskompetenzen & wie 
können wir sie lernen?
Adjanie Kamucote, Eli Taxacher

Diversitätskompetenz ist kein Privileg Weniger – sie ist eine erlernbare Fähigkeit, 
die jede Person entwickeln und praktisch umsetzen kann. Eine diversitätssen-
sible Haltung entwickelt sich allerdings nicht von selbst. Sie erfordert u.a. die 
Bereitschaft zur Selbstreflexion und die Offenheit, voneinander zu lernen. Wenn 
Kulturvereine und Kulturbetriebe diesen Weg aktiv gehen, können sie nicht nur 
gerechtere Strukturen schaffen, sondern auch neue Impulse für Kreativität, Zu-
sammenhalt und gesellschaftliche Teilhabe setzen. Kulturinitiativen sind Orte, 
die gesellschaftliche Entwicklungen widerspiegeln und gleichzeitig aktiv daran 
mitwirken – Menschen sollten sich willkommen, gesehen und respektiert fühlen.

Was sind Diversitätskompetenzen?

Diversitätskompetenz bedeutet, bewusst wahrzunehmen, dass Menschen unter-
schiedlich sind – und diese Vielfalt zu respektieren und wertzuschätzen. Dazu 
gehört nicht nur theoretisches Fachwissen darüber, wie sich gesellschaftlich kon-
struierte Kategorien auswirken und welche Machtverhältnisse damit verbunden 
sind, sondern auch die Fähigkeit, das eigene Denken und Verhalten immer wieder 
zu reflektieren. Wichtig ist außerdem, das vorhandene Wissen im Alltag anzu-
wenden: Also aktiv so zu handeln, dass Vielfalt anerkannt und ein respektvolles 
Miteinander gefördert werden.

Um Diversitätskompetenzen umzusetzen, ist es zunächst wichtig, Diskriminie-
rung zu verstehen, zu erkennen und einen intersektionalen Blick darauf zu haben. 
Intersektionalität meint, dass Menschen nicht nur durch eine einzelne Zuschrei-
bung diskriminiert werden können, sondern durch das Zusammenspiel mehrerer 
Kategorien. Diskriminierung ist dabei nicht nur das Ergebnis einzelner unfairer 
Handlungen, sondern ein strukturelles Machtverhältnis in der Gesellschaft. Sie 
tritt auf drei Ebenen auf1: Auf der individuellen Ebene durch persönliche Vorurtei-
le und verletzende Handlungen; auf der institutionellen Ebene durch Strukturen 
und Regeln, die bestimmte Gruppen systematisch benachteiligen; und auf der

1: Bühl, Achim (2016), Rassismus. Anatomie eines Machtverhältnisses. Marixverlag.



5

strukturellen Ebene durch Normen, Narrative und Bilder. Alle drei Ebenen sind 
miteinander verbunden – sie verstärken sich sogar gegenseitig. Ein wichtiger Be-
standteil von Diversitätskompetenz ist dahingehend das Bewusstsein dafür, dass 
Diskriminierung nicht nur dann existiert, wenn sie sichtbar oder absichtlich ge-
schieht – sie ist oft subtil, in Routinen eingebettet oder sogar unbemerkt, weil sie 
als „normal“ erscheint.

Wie geht „Diversität lernen“?2

Diversität zu lernen bedeutet, mit Unterschieden konstruktiv umzugehen. Dabei 
geht es oftmals um Zuschreibungen, die wir an bestimmte Personen(gruppen) 
aufgrund bestimmter Merkmale stellen und durch unsere Sozialisation lernen. 
Während im Hinblick auf Diversität lange Zeit das Ziel galt, „vorurteilsfrei“ zu 
werden, hat seit den 2000er-Jahren der Ansatz der „Bias-Sensibilisierung“ an Be-
deutung gewonnen.

Unter „unconscious bias“ wird die Funktionsweise unseres Gehirns verstanden, 
dass dieses „Abkürzungen“ nimmt. Nur ein Bruchteil unserer Wahrnehmun-
gen wird bewusst verarbeitet. Das ist notwendig, damit wir in einer Welt voller 
Wahrnehmungsreize handlungsfähig sein können. Wir können also nicht vor-
urteils“frei“ werden, sondern das Ziel ist es, vorurteils“bewusst“ zu werden. Um 
dorthin zu gelangen, müssen wir – immer wieder – den unangenehmen Prozess 
durchlaufen, unsere Bilder, Erwartungen und Zuschreibungen bewusst wahrzu-
nehmen, zu verbalisieren und im nächsten Schritt zu überprüfen. Diversität zu 
lernen bedeutet somit, lern- und arbeitsfähig zu sein, sowohl auf persönlicher, 
zwischenmenschlicher Ebene, als auch strukturell auf organisationaler Ebene.

Diversität braucht folgende Kompetenzen:
   • Selbstwahrnehmung, u.a. um den eigenen Emotionen/Bedürfnissen Beach-

2: Basierend auf dem Buch Deep Diversity. Die Grenzen zwischen „uns“ und den „Anderen“ über-
winden, von Shakil Choudhury, unrast Verlag, 2017.



6

     tung zu schenken und über die eigenen „hot buttons“ (wo „springe ich an“?)
     Bescheid zu wissen.
   • Selbstregulierung bzw. -management bedeutet zu eigenen Fehlern zu ste-
     hen, anstatt sie vermeiden zu wollen. Wir alle haben Vorurteile – es geht da-
     rum, sie zu managen.
   • Empathie, Beziehungsmanagement und Konfliktfähigkeit um die Emo-
     tionen, Bedürfnisse und Sorgen anderer wahrzunehmen. 

Es ist wichtig, die Perspektive der anderen Person anzuerkennen, ohne diese 
überzeugen zu müssen oder sich von etwas überzeugen zu lassen. Kurz: To agree 
to disagree. Besonders hilfreich ist darüber hinaus die „Ich weiß nicht alles“-Hal-
tung sowie die Fähigkeit, Mehrdeutigkeit und Widersprüchlichkeit auszuhalten. 
Denn ganz oft kann es schon wirken zu sagen: Es ist „sowohl-als-auch“ statt 
„entweder-oder“.

Ein paar konkrete Strategien bzw. Mechanismen, die helfen können Vorurteile 
und ihre Auswirkungen zu minimieren, sind:
  • Vorbilder: Studien belegen, dass Vorurteile reduziert werden, wenn Men-
    schen, die Ziel von negativen Stereotypen sind, in einem anderen (positiven)
    Licht gezeigt werden.
  • Innere Motivation: Wer davon überzeugt ist, von einer gerechteren Welt zu
    profitieren, wird eher Vorurteile abbauen können als Leute, die „es müssen“. 
  • Kontakt und Beziehung: Mit Menschen zusammen zu sein, die anders sind
    als wir, ist hilfreich, um Auswirkungen von Vorurteilen einzudämmen. 
  • Counter-Stereotype planen: Um das Gehirn neu zu verdrahten, hilft es,
    Menschen andere Zuschreibungen zu geben als die, die sie ständig erhalten. 
  • Bildung und Training: Die Arbeit zu Diversität ist nicht nur schmerzvoll, im
    Hinblick auf die Anerkennung dessen, was alles schiefläuft. Sie ist auch hoff-
    nungsvoll, wenn wir neugierig auf uns selbst und die Dynamiken im Umgang
    mit anderen bleiben.



7

Was können Herausforderungen für Kulturinitiativen sein?

Bestehende Routinen und Machtstrukturen sind zentrale Punkte, die unbewusst 
wirken und nur schwer zu durchschauen sind. Die meisten Kulturinitiativen ar-
beiten seit Jahren nach denselben Abläufen. Veränderungen werden nicht selten 
als Bedrohung wahrgenommen. Dies kann zu Widerständen führen – sei es 
aus Angst vor Kontrollverlust, aus Überforderung, aufgrund der Fantasie, bereits 
diversitätssensibel zu arbeiten oder sogar aus Unsicherheit darüber, was es über-
haupt bedeutet. Hinzu kommt, dass die Auseinandersetzung mit eigenen Privile-
gien und unbewussten Vorurteilen emotional herausfordernd sein kann. 

Der Faktor Ressourcen stellt in vielen Fällen eine weitere zentrale Herausforde-
rung dar. Die Entwicklung von Diversitätskompetenzen braucht kontinuierliche 
Weiterbildung, Reflexion und strukturelle Anpassungen. Dies benötigt einerseits 
zeitliche, andererseits finanzielle Ressourcen, weshalb hier viele an ihre Gren-
zen stoßen. Ebenso wird die Ausbildung von Diversitätskompetenzen dadurch 
gehemmt, dass sich – aufgrund fehlender Repräsentation und mangelnder Zu-
gänge – wenige Menschen aus marginalisierten Gruppen in gewissen Räumen 
aufhalten. Dies führt in weiterer Folge dazu, dass ihre Perspektiven unsichtbar 
bleiben und wichtige Impulse für gerechtere Strukturen fehlen. Man befindet 
sich sozusagen in einem strukturellen Teufelskreis.

Wie können diese Herausforderungen gemeinsam bewältigt werden?

  • bestehende Ressourcen nutzen, vorhandene Checklisten und Vorschläge
    durcharbeiten, Best Practices von anderen übernehmen
  • Motivation ergründen (Warum wollen wir das?)
  • ein diverses Team bilden (aber: Achtung „Tokenism“3)

3: „Tokenism“ bezeichnet eine symbolische Geste, bei der eine Person aufgrund eines ihr zuge-
schriebenen Merkmals zur Repräsentation (zum „Token“) für die gesamte marginalisierte Gruppe 
wird, und damit zum Aushängeschild für eine vermeintlich gelebte Diversität.



8

  • Diversität ins Leitbild integrieren, im Umgang miteinander leben und nach
    außen sichtbar machen, auch inhaltlich
  • (verpflichtende ;-)) Fortbildungen für alle
  • Prioritäten setzen bei der Ressourcenverteilung
  • Engagement von Einzelnen
  • die Bereitschaft Fehler zu machen, sie zu erkennen und daraus zu lernen
  • Diversitätsbeauftragte und/oder Vertrauenspersonen

Die Ausbildung bzw. Entwicklung von Diversitätskompetenzen ist ein langfris-
tiger Prozess, der u.a. die Bereitschaft erfordert, unbequeme Schritte zu gehen 
(Stichwort: Privilegien aufzugeben). Diversitätskompetenz ist allerdings kein 
„nice to have“, sondern eine grundlegende Fähigkeit für eine demokratische, ge-
rechte und zukunftsorientierte Gesellschaft. Für Vereine und Kulturbetriebe be-
deutet das, dass diese Kompetenzen weit mehr als nur symbolische Maßnahmen 
sein sollten. Stattdessen geht es darum, aktiv Strukturen zu schaffen, die gerechte 
Teilhabe für alle ermöglichen.

https://steiermark.igkultur.at/praxis/was-sind-diversitaetskompetenzen-wie-koennen-
wir-sie-lernen



9



10

Der „Fairness Codex – Kunst und Kultur in Österreich“ versteht sich als Antwort 
auf die Notwendigkeit, zentrale Werte wie Respekt, Wertschätzung, Nachhaltig-
keit, Vielfalt und Transparenz im Kulturbetrieb klar zu definieren und praktikable 
Wege für deren Umsetzung zu bieten. Auf Anregung der IG Freie Theaterarbeit 
wurde der Codex vom Bundesministerium für Kunst, Kultur, öffentlicher Dienst 
und Sport gemeinsam mit der Fokusgruppe Fairness Codex, einem Zusammen-
schluss von Bund, Ländern und Interessensgemeinschaften, entwickelt.

Das Ziel ist, sowohl das Bewusstsein für diese Prinzipien zu stärken als auch kon-
krete Maßnahmen und strukturelle Veränderungen nachhaltig zu verankern so-
wie gemeinsame Leitlinien für eine verbesserte Zusammenarbeit aller Kunst- und 
Kulturschaffenden in Österreich zu formulieren. Aus dem Fairness Codex ent-
stand 2023 der „Fairness Katalog“, der sich als praxisorientiertes Toolkit versteht. 

Ausgangspunkt sämtlicher Überlegungen ist der Gedanke, dass alle im Kunst- 
und Kulturbereich tätigen Menschen, ob auf institutioneller oder individueller 
Ebene, Verantwortung für ein faires, inklusives und nachhaltiges Arbeitsumfeld 
übernehmen. Denn Fairness kann nicht alleine durch theoretische Vorgaben ent-
stehen, sondern erst durch Bewusstsein, Selbstreflexion und gemeinsames Han-
deln. Bevor Maßnahmen zur Schaffung eines faireren Arbeitsumfelds aber über-
haupt wirksam werden können, muss vorab ein Verständnis etabliert werden, 
was Fairness für jede:n individuell bedeute. 

Der erste Schritt liegt im Erkennen der eigenen Handlungsspielräume: Wo kann 
jede:r Einzelne ansetzen, um Kommunikation, Zusammenarbeit und Strukturen 
fairer zu gestalten? Fairness ist kein Gesetz, welches befohlen werden kann, son-
dern ein kontinuierlicher Entwicklungsprozess, der Aufmerksamkeit, Reflexion 
und Geduld erfordert. Veränderung geschieht dabei nicht über Nacht, sondern 
entsteht graduell und sukzessiv. Es wird empfohlen, bestehende Machtverhältnis-
se kritisch zu hinterfragen und zu analysieren, wann Arbeitsweisen als ungerecht

Fairness codieren, Kultur verändern: 
Ein Überblick über den Fairness Codex 
Susanna Arlt



11

empfunden werden. Aus diesem Bewusstsein können gezielte Maßnahmen entwi-
ckelt werden, um Ungleichgewichte auszugleichen und faire Arbeitsbedingungen 
zu ermöglichen.  Dabei geht es nicht um Schuldzuweisung, sondern um ein ge-
meinsames Lernen und Wachsen. Damit das gelingen kann, werden im Fairness 
Codex vier Grundwerte vorgestellt, die als Säulen einer gerechten und zukunfts-
fähigen Kulturlandschaft verstanden werden:
 
    Respekt & Wertschätzung: Zusammenarbeit auf Augenhöhe und ein inklu-
sives, sicheres Arbeitsumfeld sind unerlässlich. Verschiedene Perspektiven und 
Sichtweisen sollen offen zum Ausdruck gebracht und konstruktiv miteinander 
diskutiert werden können. Dabei sind faire und transparente Vergütungen, Ge-
hälter sowie Gagen ebenso wichtig, wie familienfreundliche Arbeitsbedingungen 
und soziale Absicherung. Toxische Arbeitskulturen, die im künstlerischen Bereich 
lange als „notwendig“ oder „genial“ verklärt wurden, sind aktiv zu hinterfragen.

    Nachhaltigkeit: Langfristiges und umsichtiges Handeln ist notwendig, um Res-
sourcen – ökologisch, wirtschaftlich und sozial – verantwortungsvoll zu nutzen. 
Nachhaltige Kunstproduktion geht weit über die Fragen hinaus, ob Bühnenbilder 
recycelt oder Tourneen klimafreundlicher gestaltet werden: Nachhaltig bedeutet 
ebenso, langfristige Perspektiven für Künstler:innen zu schaffen, faire Arbeitsbe-
dingungen zu fördern und Zeit als wertvolle Ressource sichtbar zu machen.

    Vielfalt: Unterschiedliche Hintergründe, Disziplinen und Perspektiven berei-
chern Kunst und Kultur. Der bewusste Umgang mit Diversität, die Bekämpfung 
struktureller Diskriminierung und das Sichtbarmachen von marginalisierten 
Gruppen sind zentrale Anliegen. Vielfalt soll nicht als bloßes Lippenbekenntnis, 
sondern als gesellschaftliche und ästhetische Bereicherung verstanden und gelebt 
werden. Damit das gelingt, muss Diskriminierung aktiv entgegengetreten wer-
den.



12

    Transparenz: Diese bildet auch in der Kulturarbeit die Grundlage für Vertrau-
en und gerechte Teilhabe. Eine offene Kommunikation von Entscheidungspro-
zessen, Honoraren und Bewerbungsbedingungen schafft Klarheit und ermöglicht 
das Nachvollziehen von Programmauswahlen und Fördermittelverteilungen. In-
stitute und Förderstellen sind dazu aufgefordert, ihre Strukturen zugänglich zu 
gestalten und die Verteilung ihrer Ressourcen verständlich zu kommunizieren. 

Ein wesentlicher Bestandteil des auf dem Fairness Codex basierenden Fairness 
Katalogs ist eine Sammlung konkreter Praxisbeispiele und unterstützender Res-
sourcen, die zeigt, wie faire, nachhaltige und inklusive Arbeitsweisen im Kultur-
bereich bereits erfolgreich umgesetzt werden. Wichtig dabei ist, dass Fairness 
nicht allein durch individuelles Engagement erreicht werden kann: Auch Förder-
stellen und Institutionen tragen Verantwortung. Der Fairness Katalog stellt eine 
Vielzahl an Hilfsmitteln, Referenzen und Leitfäden bereit. Er verweist u.a. auf 
Beispielsverträge, Kalkulationstools für Mindesthonorare, Leitfäden zur gewalt-
freien Kommunikation, Checklisten für Feedbackprozesse oder Musterklauseln 
gegen Diskriminierung. 

Das größte Potenzial des Katalogs liegt darin, Kunstschaffende, Institutionen und 
Förderstellen miteinander ins Gespräch zu bringen und Handlungsspielräume zu 
eröffnen, die vorher kaum denkbar waren. Indem Verantwortlichkeiten benannt, 
Prozesse sichtbar gemacht und selbstbewusst Forderungen nach Gerechtigkeit 
und Transparenz formuliert werden, gewinnt die freie Szene an Perspektive und 
Professionalität. Am Ende dieses Entwicklungsweges steht nicht nur ein gewinn-
bringender Wandel innerhalb der Kulturlandschaft, sondern – mittelbar – auch 
ein Nutzen für die Gesellschaft insgesamt: denn dort, wo Fairness und gegenseiti-
ge Wertschätzung gelebt werden, entstehen Innovation, Teilhabe und
gesellschaftlicher Zusammenhalt.

https://steiermark.igkultur.at/praxis/fairness-codieren-kultur-veraendern-ein-ueber-
blick-ueber-den-fairness-codex





14

Awareness und Inklusion im
Veranstaltungskontext 
Sarah Kampitsch

Awareness bedeutet wörtlich „Bewusstsein“ oder „Achtsamkeit“. Awareness-Ar-
beit ist eine Haltung und Praxis, die darauf abzielt, diskriminierende, übergriffige 
oder grenzüberschreitende Handlungen wahrzunehmen, zu verhindern und Be-
troffene solidarisch zu unterstützen. Sie basiert auf dem Verständnis, dass in je-
der Gesellschaft – und damit auch in Veranstaltungsräumen – Machtverhältnisse 
bestehen, die sich aus Privilegien beispielsweise basierend auf sozialer Stellung, 
Geschlecht und Herkunft ergeben. Im Veranstaltungskontext schafft sie Räume, 
in denen Betroffene von Diskriminierung, Belästigung oder Gewalt nicht allein 
gelassen werden. Ihre Perspektive steht im Zentrum – nicht jene der Täter:innen 
oder das Image der Veranstaltung.

Prinzipien von Awareness-Arbeit

Von Grenzüberschreitungen oder Diskriminierungen betroffene Personen wer-
den darin unterstützt, ihre Handlungsmacht zurückzugewinnen und gestärkt aus 
der Situation herauszutreten. Awareness-Teams handeln im Sinne der betroffe-
nen Person, machen keine Schuldzuweisungen und urteilen nicht. Awareness-Ar-
beit baut dabei auf drei zentralen Konzepten auf: Parteilichkeit, Konsens und De-
finitionsmacht. Parteilichkeit bedeutet, die Perspektive der Betroffenen ernst zu 
nehmen und sie nicht infrage zu stellen. Konsens heißt, dass jegliche Handlungen 
und Interaktionen nur dann stattfinden, wenn alle Beteiligten diesen zustimmen. 
Mit Definitionsmacht ist gemeint, dass ausschließlich die betroffene Person selbst 
bestimmt, was sie als übergriffig oder diskriminierend definiert. 

Awareness-Arbeit kann sowohl reaktiv als auch präventiv wirken: Zum einen 
fühlen sich Menschen, die häufiger von Übergriffen und Diskriminierung betrof-
fen sind, auf Veranstaltungen wohler, bei denen eine Awareness-Struktur präsent 
ist. Zum anderen werden gleichzeitig potentiell Gewalt ausübende Personen ab-
geschreckt, weil bereits im Vorhinein klar kommuniziert wird, dass entsprechen-
des Verhalten in diesem Raum nicht geduldet wird.



15

Ziel jeder Awareness-Arbeit ist die Schaffung von Safer Spaces und Braver Spaces. 
In Safer Spaces werden Strukturen geschaffen, die ein respektvolles, konsensuelles 
Miteinander ermöglichen. In Braver Spaces ergeben sich Awareness-Strukturen 
organisch, indem alle das gemeinschaftliche Bewusstsein teilen, dass Grenzüber-
schreitungen überall und jederzeit stattfinden können, aber nicht toleriert wer-
den. Es sind Räume, in denen Beteiligte selbstermächtigt Grenzen aussprechen 
und Verantwortung für sich und ihre Umgebung übernehmen. Braver Spaces le-
ben von Selbstwahrnehmung, -reflexion und Zivilcourage. Zu erwähnen ist auch, 
dass die gängige Bezeichnung Safe Space nicht tragfähig ist, weil kein sozialer 
Raum absolut sicher sein kann. 

“Awareness-Washing”: Awareness als Marketing-Strategie

Viele Veranstaltungen werben damit, ein Awareness-Team vor Ort zu haben, set-
zen aber die zugrunde liegenden Werte nicht um. Ein Safer Space verlangt vorge-
gebene Unterstützungsstrukturen, an denen sich sowohl Mitarbeitende als auch 
Gäste orientieren können. Wichtig ist auch, dass Awareness-Arbeit keine VIPs 
kennt: An Verhaltensregeln, Respekt und Konsens müssen sich ausnahmslos alle 
halten – auch Künstler:innen und Veranstalter:innen.

Verantwortungsbewusste Awareness-Arbeit orientiert sich an einheitlichen 
Standards, die 2024 von Awareness-Kollektiven aus Österreich und Deutschland 
kooperativ aufgestellt wurden. Voraussetzungen, unter denen sich ein Aware-
ness-Team als solches bezeichnen kann, sind u.a. geschulte Personen, die gen-
dersensibel, antidiskriminierend, selbstreflektiert und konsensuell agieren. Sie 
arbeiten betroffenenzentriert, im Sinne von Definitionsmacht und Parteilichkeit, 
nüchtern, nie allein, werden bezahlt und übernehmen am Event keine anderen 
Aufgaben (z.B. Barbetrieb, Einlass). Werden derartige  Standards nicht eingehal-
ten, sprechen wir von “Awareness-Washing”. 



16

Awareness-Konzepte integrieren – Vielfalt von Beginn an mitdenken

Ein durchdachtes Awareness-Konzept ist für jede Veranstaltung und jede Orga-
nisation sinnvoll – unabhängig davon, ob es ein dezidiertes Awareness-Team gibt 
oder nicht. Der “Code of Conduct” ist ein öffentlich einsehbarer Verhaltenskodex 
und das Herzstück eines Awareness-Konzepts. Er legt offen, welche Werte gelten, 
welche Verhaltensweisen erwünscht sowie welche nicht toleriert werden und 
welche Konsequenzen Grenzüberschreitungen haben. Ein Konzept sollte außer-
dem festlegen, wie und wo Vorfälle gemeldet werden können, wer entscheidet, 
welche präventiven Maßnahmen umgesetzt werden und wie mit allen Beteiligten 
respektvoll umgegangen wird. Ein transparenter Ablaufplan schafft Sicherheit – 
sowohl für Betroffene als auch für das Team.

Awareness beginnt nicht erst beim Einlass, sondern ist schon bei der Planung 
und Gestaltung einer Veranstaltung leitgebend. Diversitätssensible Events stellen 
sicher, dass alle Menschen gleichberechtigt teilnehmen können, unabhängig von 
Sprache, Behinderung, Alter, Geschlecht, sozialem Hintergrund oder aktueller 
Lebenssituation. Das bedeutet beispielsweise, weniger privilegierte “unsichtba-
re” Personengruppen schon bei der Wahl von Location, Wochentag und Uhrzeit 
mitzudenken. 

Von der ersten Idee bis zur Nachbesprechung muss ein ständiger Prozess von 
Reflexion, Feedback und Anpassung stattfinden. Es reicht nicht, “no racism” auf 
ein Plakat zu schreiben, um einen Safer Space für People of Colour zu kreieren. 
Nur wer die Bedürfnisse verschiedener Menschen von Anfang an mitdenkt, kann 
Veranstaltungen gestalten, die wirklich offen für alle sind.



17

Haltung und Verantwortungsübernahme

Awareness ist letztlich eine Haltung – ein Bekenntnis dazu, Verantwortung für 
das eigene Handeln und das soziale Miteinander zu übernehmen. Sie verlangt 
Selbstreflexion: Wo profitiere ich von Privilegien? Wo reproduziere ich unbewusst 
Machtstrukturen? Wenn Veranstaltende sich der Verantwortung annehmen und 
klare Awareness-Strukturen schaffen, werden Vorfälle sichtbarer. Awareness- 
und Inklusionsarbeit im Veranstaltungskontext sind somit zentraler Bestandteil 
verantwortungsvoller Kulturarbeit. Wo Menschen achtsam miteinander umgehen 
und einander respektvoll begegnen, wo Zivilcourage keine Ausnahme, sondern 
die Regel ist, wo wir für unsere eigenen und die Grenzen anderer einstehen, bleibt 
niemand allein und kann Vielfalt wachsen.

https://steiermark.igkultur.at/praxis/awareness-und-inklusion-im-
veranstaltungskontext



18

Im Rahmen unserer Diskursschiene „Gendergerechte Kulturarbeit“ haben wir im 
März 2024 in Kooperation mit dem Awareness-Verein awaGraz eine Gesprächs-
runde zum Thema „Gendergerechtes Kuratieren und Veranstalten“ organisiert. 
Ziel war es, Kulturakteur:innen das Thema näherzubringen, zu sensibilisieren 
und weitere Schritte in Richtung einer nachhaltigen Verbesserung des Status quo 
anzuregen. Zu tun gibt es viel.

Kulturveranstaltungen werden oft vorschnell als „genderneutral“ aufgefasst. Die 
Realität in Bezug auf Teilhabemöglichkeiten und Wirkungen kultureller Veran-
staltungen ist jedoch häufig eine andere – eine, die keineswegs frei von Diskrimi-
nierung ist. Mangelndes Bewusstsein sowie fehlende Gleichstellungsmechanis-
men verschärfen die Problematik. Gendergerechtes Kuratieren und Veranstalten 
beginnt bereits mit der ersten Idee und sollte den gesamten Planungs-, Umset-
zungs- und Reflexionsprozess einer Kulturveranstaltung begleiten. Worauf sollte 
dabei geachtet werden? Wie kann eine inklusive, gendersensible Kulturveran-
staltung gelingen? Welche Rolle spielt Awareness-Arbeit in diesem Prozess? Wie 
sieht es mit den Strukturen und Entscheidungsprozessen im eigenen Team aus? 
Und welche Problembereiche tun sich dabei auf? 

Gesprächsausschnitte der Veranstaltung wurden im Kulturradio der IG Kultur 
Steiermark auf Radio Helsinki ausgestrahlt und können auf unserer Website 
nachgehört werden.

Gendergerechtes Kuratieren und
Veranstalten
IG Kultur Steiermark Kulturradio

https://steiermark.igkultur.at/praxis/gendergerechtes-kuratieren-und-veranstalten





Deine Arbeitsschwerpunkte als Trainerin liegen in den Bereichen Rassismus, Sexis-
mus und Intersektionalität. Wie verstehst du bzw. wie bindest du diese Begriffe in 
deine Arbeit ein?

Rassismus ist eine Ideologie von Ungleichheit, d.h. Menschen mit anderer Haut-
farbe, mit anderer Herkunft, Religion usw. dürfen aus dieser Ideologie heraus 
schlechter behandelt werden. Sexismus ist hingegen die Diskriminierung eines 
Menschen aufgrund des zugeschriebenen Geschlechts. Dadurch, dass wir in der 
Gesellschaft leben, in der wir nun einmal leben, ist es so, dass Frauen bzw. FIN-
TA*-Personen1 überwiegend betroffen sind. Intersektionalität meint schließlich 
die Überschneidung unterschiedlicher Diskriminierungsformen, d.h. da kommen 
unterschiedliche Ebenen zusammen, die Diskriminierung begünstigen.

Die Notwendigkeit und die Berücksichtigung von Diversität wurden in den letzten 
Jahren zu einem immer wichtigeren Thema im öffentlichen Diskurs. Sind hier auch 
Änderungen in der tatsächlichen Praxis zu beobachten?

Es ist ein sehr schleppender Prozess. Vor allem in der Steiermark oder prinzipiell 
in Österreich hinken wir in Bezug auf diese Themen noch sehr hinterher. Ich 
denke, dass bei der Mehrheit einfach eine gewisse Art von Ignoranz vorherrscht. 
Durch die Black Lives Matter Bewegung haben die Menschen Solidarität gezeigt, 
aber jetzt ist davon nicht mehr viel zu sehen. Ich glaube es braucht viel mehr Auf-
klärungsarbeit und Sensibilisierung – am besten schon von klein auf!

Oft fühlen sich weiße2 Personen im Rahmen der Debatten über Rassismus ange-

Dazu darf man heutzutage schon gar 
nichts mehr sagen
Adjanie Kamucote im Gespräch über Rassismus und 
Intersektionalität

1: Das Akronym FINTA* steht für Frauen, inter, nicht-binäre, trans und agender Personen. Das 
Sternchen verdeutlicht weitere Variationen der Geschlechtervielfalt.
2: Als  Weiße  Menschen werden Personen bezeichnet, die dominante und privilegierte Posi-
tion innerhalb des “Machtverhältnisses Rassismus“ einnehmen. Bei diesem Begriff geht man 
nicht rein von der Hautfarbe aus, sondern vor allem von einem gesellschaftspolitischen Kon-
strukt. Aus diesem Grund wird der Begriff klein und kursiv oder mit großem W geschrieben.

20



21

griffen, woraus ein politischer Backlash gegenüber diesen Themen entsteht. Was pas-
siert hier bzw. wie sollen wir damit umgehen?

Der Fachbegriff hierzu wäre White Fragility bzw. auf Deutsch Weiße Zerbrech-
lichkeit. Diese Bezeichnung wurde von der amerikanischen Soziologin Robin Di-
Angelo geprägt und bezeichnet eine Abwehrreaktion von einigen weißen Men-
schen, wenn sie ganz allgemein mit Rassismus konfrontiert werden, oder wenn 
sie persönlich darauf hingewiesen werden, dass sie selbst rassistisch diskriminiert 
haben. Das können unterschiedlichste Emotionen sein, die dann auftreten: Wut, 
Aggression, Schamgefühl, Schuldgefühl. Häufig erkennt man solche Emotionen 
dann an Sätzen wie: „Dazu darf man heutzutage schon gar nichts mehr sagen.“

Wichtig ist hierbei die Frage, was ich mit diesen Emotionen mache: Verweile ich 
in meiner Wut, in meiner Trauer, in meinen Schuldgefühlen, in meiner Scham? 
Oder erkenne ich daraus meine Privilegien, die ich als weiße Person habe? Vor 
allem: Erkenne ich meine Privilegien und nutze sie dann auch für ein besseres 
Miteinander in unserer Gesellschaft?

Häufig wird Kritik geäußert, dass beispielsweise ein Workshop nicht hilft bzw. nicht 
genug ist. Wie gehst du damit um?

Das sehe ich zwiegespalten: Einerseits kann ein Workshop natürlich etwas brin-
gen, weil er einen Impuls zum Nachdenken gibt. Das heißt, man reflektiert die 
Themen, die aufgekommen sind, denkt drüber nach, trägt sie vielleicht sogar wei-
ter. Und darum geht es in erster Linie: Darum, dass man darüber redet. Anderer-
seits stelle auch ich mir die Frage, wie nachhaltig ein Workshop ist. Besser wäre 
es natürlich, wenn diese Themen z.B. im Schul- oder Bildungskontext einfach Teil 
des Unterrichtsplans wären. Ein ganz wichtiger Punkt, der dabei allerdings immer 
fehlt, ist das Budget, also die finanziellen Ressourcen dafür. 



22

Wie können wir uns nicht nur in einem repräsentativen Zusammenhang mit Di-
versität befassen (z.B. im Kulturbereich nur auf der Bühne), sondern einen Schritt 
weiterkommen?

Da Diskriminierung strukturell begründet ist, ist es für Einzelpersonen nochmals 
schwieriger, etwas zu tun, weil die Strukturen sozusagen schon einiges vorge-
ben – trotzdem kann man aktiv werden. Dabei stellt sich immer die Frage, ob 
etwas wirklich durchdacht ist, oder ob es nur gewünscht wird, während im Hin-
tergrund aber keine wirkliche Auseinandersetzung mit der Thematik erfolgt. 

Bezogen auf das Bühnenbeispiel aus dem Kulturbereich, wäre es beispielsweise 
eine Frage, wie es mit den Visagist:innen ausschaut: Können sie Schwarze3 Perso-
nen schminken? Können sie ihre Haare stylen? Solche Dinge, die natürlich struk-
turell verankert sind, müssen unbedingt bedacht werden. Eine Schwarze Person 
hat vermutlich wenig Interesse an einem Job, wenn sie weiß, dass sie laufend auf 
Sachen stoßen wird, auf die sie während ihres Arbeitsalltags keine Lust hat. 

Warum fällt es uns oft so schwer unsere Prinzipien (z.B. die Anerkennung der Gleich-
stellung aller Personen) in unseren Arbeitsweisen bzw. im Alltag umzusetzen?

Es ist oft schwer, sich einzugestehen, dass man nicht „diskriminierungsfrei“ (ein 
Begriff, den ich nicht mag, weil wir das einfach nicht sein können) bzw. dass man 
nicht immer sensibel ist. Sich das einzugestehen und Kritik dann auch annehmen 
zu können, ist aber sehr wichtig. Daran scheitert es einerseits sehr oft und ande-
rerseits in weiterer Folge natürlich daran, dass man die eigenen Privilegien nicht 
erkennt oder sieht. Ich würde sagen, dass dann eine Art von Ignoranz vorherrscht, 
auch wenn man von sich selbst sagt, dass man offen ist und eh alles versucht. 

3: Der Begriff „Schwarze“ ist eine politische Selbstbezeichnung und weist auf eine kollektive Erfahrung 
rassistischer Diskriminierung hin, die Menschen aufgrund ihrer Hautfarbe haben. Es handelt sich dabei 
nicht um die Farbe bzw. das Adjektiv schwarz. Aus diesem Grund wird das S großgeschrieben!



Welche Politik braucht es, um den von rechten Parteien geführten Backlash abzufe-
dern und nicht in rassistische Diskurse zu verfallen?

Es gibt einen Aktionsplan, den das Black-Voices-Volksbegehren schon vor Jah-
ren in den Nationalrat einbringen wollte – leider vergeblich. Im Aktionsplan ist 
genau ausgearbeitet, wo es was braucht. Das sind ganz konkrete Beispiele, bei 
denen wir noch sehr hinterher hinken. Da haben für gewöhnlich viele ande-
re Dinge Vorrang, in die dann auch die finanziellen Mittel fließen. Das Thema 
Diskriminierung, vor allem rassistische Diskriminierung, kommt erst ganz weit 
hinten. Mein Appell wäre, diesen Aktionsplan heranzuziehen und daran zu 
arbeiten, weil da wirklich alle Bereiche abgedeckt sind: Bildung, Arbeit, Polizei, 
Öffentlichkeitsarbeit usw. 

So einen Aktionsplan brauchen wir auch für die Kultur. Dieser Bereich ist wichtig 
für die Formierung unserer kollektiven Vorstellungen und dafür, wie wir gesell-
schaftliche Diversität sehen.

Wenn man sich beispielsweise Werbeplakate anschaut, bemerkt man schnell, 
dass sie in Österreich meist nicht sonderlich repräsentativ sind. Das gilt auch 
für Berichterstattungen, oder beispielsweise für Filme und Theaterstücke. Wenn 
junge Schwarze Männer immer in stereotypischen Rollen zu sehen sind, führt 
dies zu kognitiven Biases, also zu Wahrnehmungsverzerrungen. Wir haben alle 
aufgrund unserer Prägungen mit diskriminierenden Vorstellungen gewisse Vor-
eingenommenheiten gegenüber dem, was uns fremd ist. Wichtig ist es dabei, zu 
reflektieren: „Ja, ich bin so geprägt, aber das heißt nicht, dass das richtig ist.“

23

https://igkultur.at/adjanie_kamucote_über_rassimus_und_intersektionalität



24

Künstlerische Inklusion als
gesellschaftliche Gestaltungskraft
René Corvaia-Koch

Vorbemerkung

Ausgangspunkt ist die Tagung „[Dis]Ability — Fairness in Kunst und Kultur“ 
(KULTUM Graz, 17. Mai 2025). In den Gesprächen wurde deutlich, dass Inklusion 
dort erfahrbar wird, wo alle Beteiligten an jenen Bedingungen mitwirken, die 
Austausch ermöglichen. Solche Situationen lassen sich nicht über vorgegebene 
Formate herstellen. Sie benötigen Formen, die auf individuelle Fähigkeiten re-
agieren können. Der Text richtet den Blick auf Strukturen, die im Verlauf ent-
stehen, und auf Prozesse, in denen Arbeit ihre Bedingungen hervorbringt. Die 
Frage lautet, wie Arbeit verstanden werden kann, wenn sie nicht auf Vorgaben 
ausgerichtet ist. Damit rückt eine Auffassung von Tätigkeit in den Fokus, die sich 
aus situativen Kräften zusammensetzt.

Die folgenden Überlegungen gründen in meiner Arbeit als künstlerischer Coach 
an der Malwerkstatt Graz, in der täglich künstlerische Prozesse gemeinsam ent-
wickelt werden. In diesem geteilten Arbeiten werden Fähigkeiten ausgelotet, er-
probt und zur Geltung gebracht. Zugleich wird sichtbar, dass diese Prozesse an 
Voraussetzungen gebunden sind: an Räume, Zeit, Assistenzleistungen und mate-
rielle Ressourcen. Beweglichkeit entsteht im Gefüge von Macht- und Ressourcen-
verhältnissen. Daraus ergibt sich ein Verständnis von Inklusion, das ästhetische, 
soziale und strukturelle Bedingungen miteinander verschränkt. 

Diese Beobachtungen verbinden sich mit der allgemeineren Frage nach dem Ar-
beitsbegriff in der Gesellschaft. In vielen Feldern strukturieren Vorgaben Abläufe 
und sichern Kontrolle. Formen, die sich im Tun herausbilden, erhalten darin we-
nig Sichtbarkeit. Der Text untersucht, wie künstlerische Praxis alternative Verfah-
ren eröffnet und wie daraus Perspektiven für inklusive Arbeitsformen entstehen.



25

Antizipierende Arbeitslogiken

Gesellschaftliche Arbeit wird über Ergebnislogiken organisiert. Fristen und 
Evaluationen richten den Blick auf erwartete Formen. Arbeitsprozesse, die sich 
im Verlauf entwickeln, geraten dabei leicht aus dem Blick. Diese Logiken beruhen 
auf ökonomischen und administrativen Bedingungen, die den Spielraum für Teil-
habe nur begrenzt veränderbar halten. Prozessoffenheit erscheint daher weniger 
als Alternative denn als Bewegung innerhalb gegebener Rahmen. Künstlerische 
Verfahren markieren darin kein Gegenmodell, sondern ein anderes Verhältnis zur 
Form, das sich innerhalb dieser Strukturen behauptet.

Die Fixierung auf normierte und quantifizierbare Ergebnisse ist im Kern ableis-
tisch, da sie standardisierte Arbeitsgeschwindigkeiten und Kapazitäten voraus-
setzt. Sie definiert Teilhabe nicht über Befähigung im Tun, sondern über Anpas-
sung an eine normierte Wirksamkeitsform. Damit wird jene Struktur sichtbar, in 
der Abweichung von der Norm als Mangel gerahmt wird.1,2

Fähigkeitsbasierte Arbeitsformen und ihr Erkenntnispotenzial

Künstlerische Praxis eröffnet ein Arbeiten, das seine Struktur im Tun ausbildet. 
Entscheidungen orientieren sich an Situationen, Form entsteht im Verlauf. Fähig-
keiten treten als Kräfte hervor, die im Handeln Gestalt gewinnen und Unerwarte-
tes erzeugen, nicht als Merkmale, die an definierte Ergebnisse angepasst werden 
müssen.

Im Sinne einer performativen Auffassung von Handlung3,4 wird Tätigkeit als Pro-

1 Shakespeare, Tom. Disability Rights and Wrongs. London: Routledge, 2006.
2 Goodley, Dan. Dis/ability Studies: Theorising Disablism and Ableism. London: Routledge, 2014.
3 Butler, Judith. Bodies That Matter: On the Discursive Limits of “Sex”. New York: Routledge, 1993.
4 Hantelmann, Dorothea von. How to Do Things with Art: The Meaning of Art’s Performativity. 
Berlin: Diaphanes, 2010.



26

zess verständlich, der seine Bedingungen im Vollzug mit hervorbringt. Wo Ar-
beit nicht an antizipierte Ergebnisse gebunden ist, entstehen Erwartungen erst im 
Tun. Damit verbindet sich eine systemtheoretische Perspektive5, die Strukturen 
als Gefüge stabilisierter Erwartungen fasst, die sich im Verlauf kommunikativer 
Ereignisse reproduzieren. 

Fähigkeiten werden sichtbar, wenn Verfahren Beweglichkeit zulassen. In Ateliers 
wird sichtbar, wie Entscheidungen Verfahren prägen: Strukturen des Agierens 
entstehen im Moment und bleiben dennoch konturiert. Daraus ergibt sich eine 
methodische Perspektive auf Arbeitsformen, die Veränderbarkeit zulassen müs-
sen, damit Befähigungen wirksam werden können. Zugleich zeigt sich, dass ihre 
Sichtbarkeit an Bedingungen gebunden bleibt, etwa materielle Zugänge und Räu-
me, in denen Abweichung nicht vorschnell als Defizit gilt. 

Beweglichkeit entsteht, wo im Aushandlungsprozess mit normativen Erwartun-
gen Bedingungen verändert werden und sich die heterogene Entfaltung von Befä-
higung als Arbeitsprinzip etabliert. Diese Perspektive korrespondiert mit Überle-
gungen des Capability Approach6,7, in dem Befähigungen als wirksame Elemente 
gesellschaftlicher Teilhabe gefasst werden.

Künstler:innen mit Behinderungen als methodische Akteur:innen

Die Prinzipien künstlerischer Praxis erwachsen aus der Eigenlogik ästhetischer 
Verfahren. In der Praxis von Künstler:innen mit Behinderungen werden sie prä-
zise sichtbar, weil ihre Arbeitsweisen zeigen, welche räumlichen, zeitlichen und 
organisatorischen Bedingungen Beweglichkeit unterstützen.

5 Luhmann, Niklas. Soziale Systeme. Grundriß einer allgemeinen Theorie. Frankfurt am Main: 
Suhrkamp, 1984.
6 Nussbaum, Martha. Creating Capabilities: The Human Development Approach. Cambridge, MA: 
Harvard University Press, 2011.
7 Sen, Amartya. The Idea of Justice. London: Allen Lane, 2009.



27

Meine eigene Arbeit besteht darin, in geteilter künstlerischer Praxis Arbeitsfor-
men entstehen zu lassen. Das methodische Wissen dafür entsteht in geteilten 
Entscheidungen, Versuchen, Gesprächen und ästhetischen Setzungen. Dadurch 
verändert sich auch mein Verständnis dessen, wann und wie künstlerische Pra-
xis Beweglichkeit zulässt. Agency (selbstbestimmtes Handeln) zeigt sich dort, wo 
dieses situative Wissen von Künstler:innen mit Behinderungen in Prozesse ein-
fließt, in denen Bedingungen von Inklusion verhandelt werden – als Möglichkeit, 
Perspektiven einzubringen, die aus der Erfahrung der Verschränkung von Tätig-
keit und Bedingung entstehen.

Ateliers wie die Malwerkstatt Graz verdeutlichen dies: Arbeitsumgebungen ent-
stehen dort im Rückbezug auf individuelle Befähigungen. Künstlerische Entschei-
dungen bestimmen über Assistenzformen und Anpassungen. Beweglichkeit ist 
nur dort möglich, wo strukturelle Bedingungen im Arbeitsprozess mitentwickelt 
werden. Daraus ergibt sich die Perspektive auf zukünftige Modelle: Inklusive Ate-
lierhäuser könnten als offene, ko-kreative Produktionsräume für alle Künstler:in-
nen entstehen. Solche Orte transformieren die Logik getrennter Räume in eine 
Struktur geteilter Gestaltung.

Inklusive Gestaltungskraft

Die in Ateliers beobachtbaren Verfahren zeigen, dass Bedingungen im Verlauf 
entstehen können. Daraus ergibt sich für andere Bereiche eine Perspektive auf 
Organisation, deren Form nicht ausschließlich aus stabilen Vorgaben hervorgeht, 
sondern aus der Mitwirkung der Beteiligten. Teilhabe bedeutet in diesem Ver-
ständnis Beteiligung an der Hervorbringung der Bedingungen gesellschaftlicher 
Prozesse. Diese Beobachtungen beschreiben nicht die Übertragbarkeit künstleri-
scher Prozesse als Modell, sondern die Praxis organisatorischer Beweglichkeit. 
Sie verbinden sich mit der Vision gemeinsamer Atelierhäuser, in denen Prozesse 
Raum für Gestaltung öffnen.



28

Strukturelle Veränderung setzt kulturpolitische Entscheidungen und langfristi-
ge Ressourcen voraus. Ästhetische Verfahren können Veränderungen aber epis-
temisch und gestalterisch begleiten. Der performative Charakter künstlerischer 
Praxis8 bildet den Rahmen, der sichtbar macht, wie künstlerisches Handeln an 
den Bedingungen seiner Wirksamkeit mitproduktiv beteiligt ist. Art. 30(2) der 
UN-Behindertenrechtskonvention9 verweist auf die strukturelle Relevanz, dass 
Künstler:innen mit Behinderungen „ihr kreatives, künstlerisches und intellektuel-
les Potenzial … zur Bereicherung der Gesellschaft“ einbringen können. Inklusion 
erscheint so als Gestaltungskraft. Künstlerische Verfahren zeigen, wie Strukturen 
aus Arbeit hervorgehen und sich im Verlauf entwickeln. Dadurch entsteht ein 
inklusiver Beitrag zur Gesellschaft, der Arbeitsformen, Organisationsweisen und 
strukturelle Prozesse durch Teilhabe mitzugestalten weiß.

8 Hantelmann, Dorothea von. How to Do Things with Art: The Meaning of Art’s Performativity. 
Berlin: Diaphanes, 2010.
9 BMSGPK (Hg.). UN-Behindertenrechtskonvention – Deutsche Übersetzung der Konvention und 
des Fakultativprotokolls. Wien: BMSGPK, 2016.

Die eingangs erwähnte Tagung wurde von der IG Kultur Steiermark aufgezeich-
net und in Form von zwei Radiosendungen ausgestrahlt. Im Mittelpunkt standen 
die Analyse des Status Quo und das Nachdenken über Möglichkeiten zu Förde-
rung von Fairness und Partizipation von Menschen mit Behinderung im Kunst- 
und Kulturbetrieb.

https://steiermark.igkultur.at/praxis/kuenstlerische-inklusion-als-gesellschaftliche-
gestaltungskraft

https://steiermark.igkultur.at/praxis/disability-fairness-kunst-und-kultur

https://steiermark.igkultur.at/praxis/disability-fairness-kunst-und-kul-
tur-teil-2





Immer noch „Die Anderen“
Ali Özbaş

Kunst und Kultur scheinen von außen betrachtet sehr international zu sein. Im 
Hintergrund zeigt sich aber häufig, dass diese Internationalität auf bestimmte 
Formen von Repräsentation beschränkt, “zur Schau gestellt” und strukturell we-
nig verankert ist. Für Menschen, die sich entschieden haben, einer Tätigkeit im 
Kunst- oder Kulturbereich nachzugehen, ist es allgemein schwierig, soziale und 
nicht zuletzt finanzielle Anerkennung zu erlangen. Ein sozio-ökonomischer Back-
ground, der Migration miteinschließt, verstärkt diesen Aspekt allerdings derma-
ßen stark, dass dieses Phänomen gesondert betrachtet werden muss.

In der Steiermark bzw. in Graz lebende Migrant:innen haben unterschiedliche 
Migrationserfahrungen (Gastarbeit, Familienzusammenführung, Flucht oder Stu-
dium) sowie sozioökonomische Hintergründe und bringen daher ebenso vielfäl-
tige Lebenserfahrungen mit sich. Nach Bourdieu verfügen sie über unterschiedli-
che Kapitale1, welche ihre Möglichkeiten zu sozialer Teilhabe, beruflichem Erfolg 
und gesellschaftlichem Aufstieg prägen. Schon allein dadurch, dass Gastarbei-
ter:innen nur „zum Arbeiten bestellt“ (zeitlich befristet, in Randbezirken, schwere 
Arbeit, Sprachbarrieren) und nie in Kulturprozesse inkludiert wurden, ist die Aus-
gangsposition für diese Gruppe beispielsweise anders als für Student:innen, die 
strukturell mehr Teilhabe am kulturellen Leben ermöglicht bekommen (Sprache, 
Bildung, räumliche Nähe zu Kunst und Kultur). Und genau diese unterschiedli-
chen Ausgangslagen innerhalb migrantischer Communities sind verschränkt mit 
und werden verstärkt durch gesellschaftliche Hierarchisierungen und Diskrimi-
nierungen wie Rassismus, Sexismus, Klassismus, oder Bildungsbenachteiligung.

Kannst du nichts herzeigen, bist du nichts!

Wer aus einer migrantischen Community kommt und eine künstlerische Lauf-

30

1 Nach Pierre Bourdieu bestimmen vier Kapitalformen – kulturelles, soziales, ökonomisches und 
symbolisches Kapital – die gesellschaftliche Position eines Menschen. Erfolg beruht dabei auf weit 
mehr als Geld oder Besitz. Mehr: Pierre Bourdieu: Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaft-
lichen Urteilskraft. (französ. 1979), Frankfurt am Main 1982.



bahn einschlägt, ist häufig auch mit Misstrauen vonseiten des eigenen Umfelds 
konfrontiert. Mit Ausnahme traditioneller Kunstformen wie Folklore und Unter-
haltungskunst kann häufig ein hoher (finanzieller) Erwartungsdruck beobachtet 
werden. Wer neben der künstlerischen Tätigkeit aus finanziellen Gründen auch 
noch einer „normalen“ Arbeit nachgehen muss, wird gar nicht erst als Künstler:in 
wahrgenommen. Anerkennung als Künstler:in in der Community entsteht meist 
erst durch finanziellen Erfolg oder öffentliche Sichtbarkeit.

Umgekehrt distanzieren sich Personen, die eine künstlerisch-kulturelle Laufbahn 
einschlagen, aber auch häufig von ihren Communities, da eine Verständigung 
über Kunst und Kultur oft schwierig ist. Künstler:innen, die ihren Lebensmittel-
punkt in Österreich haben, in städtische Kunstszenen involviert sind und sich im 
öffentlichen Raum (Museen, Festivals etc.) präsentieren, haben dann zwar eine 
Anerkennung seitens der Institutionen geschafft. In ihrem eigenen soziokulturel-
len Umfeld sind sie aber oft weniger stark verankert, denn in ihren Communities 
und Familien erfahren Künstler:innen teilweise wenig Anerkennung. Sie fühlen 
sich mitunter nicht ernst genommen; Distanzierung statt Zusammenarbeit kann 
beobachtet werden.

Und jetzt kommen wir zu einem Punkt, bei dem auch die Kunst- und Kultursze-
ne ihren Beitrag dazu leisten müsste. Damit wahre Teilhabe nachhaltig wirksam 
wird, braucht es echte Beteiligung: Migrant:innen sollten in verschiedenste Pro-
zesse einbezogen werden – nicht nur in jene, die ihnen üblicherweise zugeschrie-
ben werden.

„Du kannst ja übersetzen.“

Um die Ebene allgemeinerer Beobachtungen zu verlassen, möchte ich an dieser 
Stelle von einem persönlichen Erlebnis berichten, das mich ebenso individuell 
gekränkt hat, wie es ein strukturelles Phänomen im Kulturbereich widerspiegelt: 

31



32

“Migrant:innen” werden immer wieder auf ihre „vorgegebenen“ Rollen zurück-
geworfen.

Fangen wir so an: Es war einmal ein Projekt. In dieses Projekt hatte ich sehr viel 
Arbeit, Zeit und Herzblut investiert, damit es zu dem wurde, was es schlussend-
lich geworden ist. Es war, wie man so schön sagt, „mein“ Projekt. Das Projekt 
wuchs und gedieh. Und schließlich war es an der Zeit für das Projekt, hinauszu-
ziehen in die Welt. Es sollte sich in einer anderen Institution weiterentwickeln 
können. Daran, dass es mein Projekt war, hatte sich trotz allem nichts geändert.

Das sah eine:r der Kooperationspartner:innen des Folgeprojekts aber offensicht-
lich anders. In einer Besprechung wurde mir klar, dass immer mehr Aufgaben in 
andere Hände gegeben werden sollten. Als ich thematisierte, was denn überhaupt 
meine künftige Rolle sei, wurde mir gesagt, ich könne ja übersetzen. Statt wie bis-
her Inhalte zu gestalten sollte ich nun, da das Projekt strukturell fester verankert 
werden sollte, also dolmetschen. Ich fand das nicht nur aus rassismuskritischer 
Sicht bedenklich, sondern schlichtweg respektlos. Nicht genug: Als ich diese Rolle 
hinterfragte wurde ich wiederum gefragt, ob ich denn Geld dafür haben wolle. 
Das zeigte mir, dass der Kern des problematischen Verhaltens nicht verstanden 
wurde. Die Zusammenarbeit beim Projekt war als „Kooperation“ definiert und 
diese kann nur auf Augenhöhe passieren. Es ist traurig, dass dieser fast schon 
selbsterklärende Satz überhaupt formuliert werden muss. 

Die Rolle von Migrant:innen soll (und es ist ermüdend, dass dies immer noch ext-
ra erwähnt werden muss) nicht nur die von Hilfstätigkeiten sein. Um nicht zu de-
motivieren, sondern zu motivieren und um „uns“ als Migrant:innen nicht als „Die 
Anderen“ sondern als einen gleichberechtigten und gleich würdigen Teil eines 
Ganzen wahrzunehmen. Die Institutionen der Kunst und Kultur müssen auf die 
oben erwähnte unterschiedliche soziale Situiertheit von Migrant:innen reagieren, 
um eine aktive und emanzipative Teilhabe an Kunst und Kultur zu ermöglichen. 



33

Zurück zum eingangs kritisierten „zur Schau stellen“: Migrant:innen sollten nicht 
nur eine Bühne bekommen, um ihre Leidensgeschichten zu erzählen. Stattdessen 
braucht es gemeinsame, ganzheitliche Projekte mit Künstler:innen, die Migrati-
onserfahrungen haben. So entstehen echte Teilhabe und gesellschaftliche Wieder-
erkennung jenseits von bloßer Reduktion auf negative Erfahrungen.

https://steiermark.igkultur.at/praxis/immer-noch-die-anderen



34

Inreach statt Outreach. Über Diversität und 
Wege der Transformation im Kulturbereich
Monika Pink im Gespräch mit Anne Wiederhold-Daryanavard1

Wie ist es aus deiner Sicht um die Diversität in der heimischen Kunst- und Kultursze-
ne bestellt und warum sollte sie sich damit befassen?

Wenn ich den Kanon der großen, etablierten Kulturinstitutionen in den Fokus 
nehme, dann sind die – zum Teil sogar seit Jahrhunderten – ganz klassisch ge-
prägt: weiß, westlich, sehr patriarchal und kommerziell. Auch der Habitus, wie 
dort Kunst und Kultur überhaupt verstanden wird, ist sehr tradiert: Hier die Ex-
zellenz auf der Bühne, da das Publikum als Rezipierende.
Wenn Kunst und Kultur aber weiterhin etwas mit der Gesellschaft zu tun haben 
will und relevant bleiben möchte, dann muss sie sich diversifizieren, da unsere 
Gesellschaft divers ist. Wenn vor allem Geschichten erzählt werden, die nichts 
mit einem selbst zu tun haben, verlieren sie ihre Wirkung. 

Du empfiehlst Institutionen, ihre Struktur, Inhalte, Angebote und Haltungen in Be-
zug auf Diversität und Diskriminierungen kritisch zu reflektieren. Welche Schritte 
sind da notwendig?

Wir sagen immer: Inreach statt Outreach! Es bringt nichts, Diversität im soge-
nannten Outreach-Bereich einer Kulturinstitution anzusiedeln. Das ist dann im-
mer so ein Add-on, wo man sagt, jetzt machen wir auch ein Diversity-Projekt. 
Das rüttelt aber überhaupt nicht an einem Kanon, an den etablierten Struktu-
ren. Worum es wirklich geht, ist, die DNA, also das, wofür die Kulturinstitution 
steht, zusammenzubringen mit der heutigen, heterogenen Gesellschaft. Inreach 
heißt dabei also nach innen zu schauen: Wie ist die Kulturinstitution aufgestellt? 
Wie divers ist das Personal auf welchen Entscheidungsebenen? Ziel muss jeden-
falls sein, in der Organisation selber zu beginnen, ein diskriminierungskritisches, 
multiperspektivisches Personal aufzubauen. Eines, das verschiedene Sprachen 
spricht, verschiedene Diskriminierungserfahrungen mitbringt und wo Menschen

1 Alle Fragen stammen von Monika Pink (kursiv), alle Antworten von Anne Wiederhold-
Daryanavard.



35

agieren, die überhaupt ganz neue Ideen haben, vielleicht auch ganz neue Formate 
entwickeln.

Wie lässt sich das auf kleinere Kulturinitiativen oder -vereine umlegen?

Ich glaube das Um und Auf ist, dass man mehr Austausch hat, dass man aus 
diesen segregierten Gruppen rausgeht, dass man Dinge gemeinsam macht. 
Dass ich mir schon vor der Konzeption und bei jeder einzelnen Entschei-
dung überlege: Mit wem kann ich das zusammen konzipieren? Wen neh-
me ich mir noch dazu, der möglichst anders ist als ich selber? Gerade für 
Vereine wäre es interessant, sich da einfach mal zum Beispiel mit einem 
lokalen „post-migrantischen“ Kulturverein zusammen zu tun und etwas 
gemeinsam zu machen und sei es im Gasthaus in einem kleinen Dorf.

Was ist bei dieser Zusammenarbeit wichtig?

Ganz wichtig ist es dabei, diese paternalistische Haltung abzulegen, die 
viele Leute zum Teil auch unbewusst haben: Ich gebe dir die Möglichkeit, 
im Kulturbereich mit dabei zu sein. In Wahrheit ist es ja genau umgekehrt: 
Die andere Person ist bereit, mit mir zusammenzuarbeiten – in dem Wis-
sen, dass sie wahrscheinlich viel von ihrem Know-how und ihrer Erfah-
rung gibt und möglicherweise gar nicht auf Augenhöhe behandelt wird. 
Das passiert leider ganz oft. 

Welche weiteren Empfehlungen kannst du aus deiner Erfahrung für Diversi-
tätsprozesse geben?

Ich denke, es ist Vieles learning by doing. Es gibt da kein Patentrezept und 
bestimmte Sachen sind überall einzigartig. Eines ist für mich aber klar: 

1 Alle Fragen stammen von Monika Pink (kursiv), alle Antworten von Anne Wiederhold-
Daryanavard.



36

Wenn man zusammenarbeitet in einer neuen Konstellation oder mit einem an-
deren Verein oder einer neuen Institution und sich nicht zusätzlich auch noch 
Raum für Reflexion nimmt, ist es eigentlich zum Scheitern verurteilt. Diversität 
braucht Zeit. Es braucht Vertrauen, es braucht Mut, es werden Fehler gemacht 
werden. Es ist ein langer Weg. Denn all die Rassismen und Ausschlussmecha-
nismen, die in unserer Gesellschaft existieren und jetzt gerade so ganz extrem 
wieder schlimmer werden, ziehen sich ja im Kulturbereich auch massiv durch. 

Was braucht es aus deiner Sicht von kulturpolitischer Seite?

Die Verankerung von Diversität in den Förderkriterien, also dass es Punkte da-
für gibt, ob du bestimmte Diversitätskriterien erfüllst oder nicht. Es wäre mei-
ner Meinung nach nicht so schwierig, das mit aufzunehmen, aber das wird mo-
mentan zumeist nicht abgefragt. Zu fragen: Sind in dem eingereichten Projekt im 
Leading-Team des Kulturvereins, bei deiner Ausstellung oder was auch immer 
verschiedene Perspektiven vertreten? Sind da postmigrantische Lebensrealitäten 
genauso vertreten?

Die Ausschreibung ist das eine, wer sie beurteilt, das andere …

Absolut. Ich finde, die Beiräte müssen anders besetzt sein. Natürlich müss-
te man auch im Personal der Kulturpolitik selber, also bei all den verbe-
amteten Leuten in den Ministerien oder in den städtischen Verwaltungs-
apparaten zusehen, dass mehr Diversität vorhanden ist. Im Bereich von 
Gender ist das natürlich einfacher, zum Beispiel mit Quoten bei Besetzun-
gen zu arbeiten. Aber hinsichtlich der anderen Diversitätskategorien, wie z.B. 
Alter, Klassismus oder auch Ableismus ist es noch ein sehr, sehr weiter Weg. 
 
Welches Potenzial hat eine inklusive, multiperspektivische und generationenüber-
greifende Kunst und Kultur für unsere Gesellschaft?



37

Ich glaube einfach daran, dass über Kunst Menschen zusammenkommen können, 
auf andere Ideen kommen können, sich selber anders erleben können und dass 
in großen Kunstwerken auch Zeichen gesetzt werden können. Ich wünschte, es 
wäre uns allen mehr bewusst, welche Wirkung die Kunst hat in Bezug auf viele 
große Fragen dieser Welt wie Gewalt und Kriege, Klima, Armut und viele mehr. 
Um diese zu lösen, braucht es verschiedene Perspektiven, es braucht indigene 
Perspektiven genauso wie Perspektiven von Menschen, die von Ausschluss oder 
von Armut betroffen sind oder im Rollstuhl sitzen. Es ist ein großes Potential, all 
diese Perspektiven zu nutzen, weil die Kunst so viel kann.

https://igkultur.at/politik/inreach-statt-outreach-ueber-diversitaet-
und-wege-der-transformation-im-kulturbereich



38

Diversitätsorientierte Kulturförderungen1

IG Kultur Steiermark

Wer kann es sich leisten, Kunst und Kultur zu schaffen? Welche Themen und Per-
sonen werden auf der Bühne sichtbar? Und für wen wird sie eigentlich gemacht? 
Diese zentralen Fragen beschäftigen den Kulturbereich schon seit Langem, haben 
in den letzten Jahrzehnten aber nicht immer entsprechende Aufmerksamkeit er-
halten. Jedenfalls sollten sie im Mittelpunkt der Kulturpolitik stehen, denn diese 
ist maßgeblich für die Rahmenbedingungen verantwortlich, unter denen Kunst 
und Kultur entstehen und stattfinden.

Trotz des Engagements einzelner Kulturakteur:innen und einer wachsenden Sen-
sibilität vieler Beteiligter sind Ausschlussmechanismen im Kulturbereich nach 
wie vor stark ausgeprägt – nicht zuletzt aufgrund der chronischen Prekarität, 
die viele Kulturinitiativen und -organisationen betrifft. Um diesen Entwicklun-
gen entgegenzuwirken, bedarf es mutiger kulturpolitischer Maßnahmen. Diese 
müssen sowohl ein vielfältiges Angebot kultureller Inhalte fördern als auch einen 
gleichberechtigten Zugang dazu ermöglichen.

Ein erster, wichtiger Schritt in diese Richtung wäre die Adaptierung bestehender 
Fördersysteme. Im Hinblick auf eine vielfältigere sowie in vielen Belangen fairere 
Kulturlandschaft muss es das Ziel sein, das Förderwesen so zu gestalten, dass es 
für alle Menschen gleichermaßen zugänglich wird. Dazu fordern wir u.a. die Um-
setzung folgender Maßnahmen:

Interne Diversifizierungsmaßnahmen:

  • Verankerung von Diversitätsorientierung und Antidiskriminierung in sämtli-
    chen rechtlichen Grundlagen
  • gezielte Förderung der Repräsentation marginalisierter Gruppen in Ämtern,

1 Die Zusammenfassung gründet auf zahlreichen Beratungsgesprächen sowie der langjährigen 
Praxis der IG Kultur Steiermark. Weitere Grundlagen sind die Publikation „Kulturförderung für 
alle“ unserer Schwesterorganisation TKI sowie der Maßnahmenkatalog zur Kulturstrategie 2030 
des Landes Steiermark.



39

     Entscheidungsgremien und öffentlichen Kultureinrichtungen
  • Schaffung von Bewusstsein für Barrieren und Vorurteile (z.B. durch diskri-
     minierungskritische Schulungen für Entscheidungsträger:innen und Sachbear-
    beiter:innen)
  • Öffentlich nachvollziehbare, transparente Entscheidungsprozesse in Bezug auf
    Fördervergaben
  • inhaltliche Begründungen bei Ablehnungen oder Förderbeträgen, die deutlich
    geringer als angesucht ausfallen
  • ausführliche Kulturförderungsberichte, die die Verteilung von Fördermitteln
    nicht nur in Bezug auf Sparten, sondern auch im Hinblick auf eine diversitäts-
    orientierte Verteilung sichtbar machen

Externe Diversifizierungsmaßnahmen:

  • Verankerung diversitätsorientierter Förderungstöpfe (z.B. in Form themenbe-
    zogener Calls oder Stipendienprogramme)
  • Förderung von Kosten für Sensibilisierungsmaßnahmen
  • einsehbare Kriterienkataloge und Förderrichtlinien, die diversitätsorientiert
    und antidiskriminierend sind
  • Berücksichtigung dieser Kriterien bei der Vergabe von Förderungen
  • niederschwellige Begleitangebote für Förderantragsstellungen (z.B. Informa-
    tionsveranstaltungen, Bereitstellung unterstützender, mehrsprachiger Materi-
    alien)
  • Überarbeitung und Vereinfachung von Online-Formularen
  • Einführung mehrsprachiger Online-Formulare
  • Vereinfachung der Abrechnungsmodalitäten bei Kleinstförderungen



40

Was ist die IG Kultur Steiermark?

Die IG Kultur Steiermark ist eine Interessensvertretung und Beratungsstelle für 
unabhängige Kunst- und Kulturinitiativen in der Steiermark. Sie vermittelt Wis-
senund ist das Sprachrohr ihrer Mitglieder gegenüber der breiten Öffentlichkeit 
und den politischen Entscheidungsträger:innen. Die Aufgabe der IG Kultur ist die 
Verbesserung der Arbeitsbedingungen für emanzipatorische Kulturarbeit.

Wir bieten euch...

• Solidarisierung des Sektors durch ständigen Informationsaustausch
• Vertretung der Interessen gegenüber Politik und Verwaltung
• Praxisorientierte Beratung und Weiterbildung
• Ermäßigung bei AKM-Meldungen
• Gehaltsschema und Honorarrichtlinien
• Updates zu aktuellen kulturpolitischen Entwicklungen
• Bundesweite und internationale Vernetzung über den Sektor hinaus

Lobbying

Wir sind in ständigem Kontakt mit Politik und Verwaltung, um die Rahmenbedin-
gungen eurer Arbeit zu verbessern.

Beratungen

Wir beraten u.A. unsere Mitglieder kostenlos zu allen wichtigen Themen, u.A Ver-
einsgründung und Statuten, AKM, Fördermöglichkeiten oder Arbeiten im Kultur-
bereich. Unsere Workshops, Webinare, Informationsveranstaltungen, Q&A-Ses-
sions und Einzelberatungen bieten begleitende Weiterbildung für die Praxis der 
Kulturarbeit.



41

Öffentlichkeitsarbeit

Wir erhöhen die Sichtbarkeit des kulturellen Feldes, fördern den öffentlichen Dis-
kurs sowie das kulturpolitische Interesse und erhöhen das Bewusstsein für die 
Relevanz von Kulturarbeit. Dazu kommunizieren wir über verschiedene Kanäle: 
Newsletter, Websiteartikel, Social Media, Radiosendungen, Veranstaltungsforma-
te und Pressearbeit.

Zwischen Theorie und Praxis

In Zusammenarbeit mit unterschiedlichen Akteur:innen des Feldes, sowie aus 
anderen Disziplinen, behandeln wir kulturpolitische Themen als Grundlage für 
die Kulturentwicklung. Dazugehören u.a.: Kulturräume stärken, Kulturarbeit im 
ländlichen Raum, Community Building, Publikumsentwicklung und diversitäts-
sensible Kulturarbeit.

Mitglieder

Unsere Mitglieder umfassen Ende des Jahres 2025 über 220 gemeinnützige Kul-
turvereine, -organisationen und -initiativen, die im Bereich der zeitgenössischen 
Kunst und Kultur aktiv sind. Ordentliches Mitglied werden können unabhängige, 
gemeinnützige Organisationen wie Vereine oder kulturelle Netzwerke. Einzelper-
sonen können außerordentliche Mitglieder werden. Die Mitglieder der IG Kultur 
Steiermark sind automatisch Mitglieder der IG Kultur Österreich und können ent-
sprechend alle Services in Anspruch nehmen.

Interesse geweckt?

Unser monatlicher Info-Newsletter mit Neuigkeiten und Terminen
aus dem Kunst- und Kulturbereich kann von allen Interessierten
abonniert werden.




